
273Философия

Известия Саратовского университета. Новая серия. Серия: Философия. Психология. Педагогика. 2025. Т. 25, вып. 4. С. 273–277
Izvestiya of Saratov University. Philosophy. Psychology. Pedagogy, 2025, vol. 25, iss. 4, pp. 273–277
https://phpp.sgu.ru  https://doi.org/10.18500/1819-7671-2025-25-4-273-277, EDN: JYHDTO  

Научная статья
УДК 1(091)

От платоновского анамнезиса 
к архитектонике философского знания: 
историко-философский статус реминисценции
М. А. Ромащенко1, А. А. Ромащенко2 

1Саратовский государственный технический университет имени Гагарина Ю. А., Россия, 410054, г. Саратов, ул. Политехническая, д. 77
2Саратовское высшее артиллерийское командное училище, Россия, 410010, г.bСаратов, ул. Артиллерийская д. 2

Ромащенко Мария Александровна, кандидат философских наук, доцент, доцент кафедры «История и философия», fi los@mail.ru, 
https://orcid.org/0000-0003-4860-4017
Ромащенко Александр Александрович, кандидат философских наук, доцент, доцент кафедры гуманитарных и социально-экономиче-
ских дисциплин, romaschenko.al@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-2557-5404

Аннотация. Введение. Рассмотрен феномен реминисценции в качестве возможного метода построения истории философии, кото-
рый трансформирует платоновское припоминание (анамнезис) в инструмент синтеза универсальных идей и субъективного опыта, 
обеспечивая при этом единство философского знания через интерпретацию вневременных концептов в историко-культурном кон-
тексте. Теоретический анализ. Отмечается, что философские истоки реминисценции восходят к античной философии, в частности, 
к платоновскому учению об анамнезисе как принципу познания через «припоминание» внеопытного знания. Перевод Тертуллиана, 
закрепивший термин «реминисценция», обозначил её субъективную направленность: в отличие от анамнезиса, устремлённого к уни-
версальным идеям, реминисценция воплощает знание в контексте индивидуального опыта. Этот дуализм раскрывается через анализ 
работ Ф. Ферре, Ж. Деррида и Э. Левинаса: если анамнезис обращается к онтологическим структурам, реминисценция связывает их с 
историко-культурной интерпретацией, трансформируя память в инструмент познания. Примеры из истории философии (Платон, Пар-
менид) демонстрируют, что реминисценция обеспечивает единство концептов, не сводя его к линейному прогрессу, а синтезируя внев-
ременные идеи с субъективным восприятием. Заключение. Реминисценция выступает архитектоническим методом, соединяющим 
онтологическое и историческое, что подчёркивает её роль в формировании целостного философского дискурса.
Ключевые слова: реминисценция, анамнезис, интерпретация, история философии, теория познания
Для цитирования: Ромащенко М. А., Ромащенко А. А. От платоновского анамнезиса к архитектонике философского знания: историко-
философский статус реминисценции // Известия Саратовского университета. Новая серия. Серия: Философия. Психология. Педагогика. 
2025. Т. 25, вып. 4. С. 273–277. https://doi.org/10.18500/1819-7671-2025-25-4-273-277, EDN: JYHDTO
Статья опубликована на условиях лицензии Creative Commons Attribution 4.0 International (CC-BY 4.0)

Article
From Platonic anamnesis to the architectonics of philosophical knowledge: 
The historical-philosophical status of reminiscence

M. A. Romaschenko1, A. A. Romaschenko2 

1Yuri Gagarin State Technical University of Saratov, 77 Politekhnicheskaya St., Saratov 410054, Russia
2Saratov Higher Artillery Command Military School, 2 Artilleriyskaya St., Saratov 410010, Russia

Maria A. Romaschenko, fi los@mail.ru, https://orcid.org/0000-0003-4860-4017
Alexander A. Romaschenko, romaschenko.al@gmail.com, https://orcid.org/0000-0002-2557-5404

Abstract. Introduction. The article explores the phenomenon of reminiscence as a possible method of constructing the history of philosophy, 
which transforms the Platonic concept of recollection (anamnesis) into a tool for synthesizing universal ideas and subjective experience. This 
approach ensures the unity of philosophical knowledge by interpreting timeless concepts within a historical-cultural context. Theoretical 
analysis. It is noted that the philosophical origins of reminiscence are traced back to ancient philosophy, particularly Plato’s doctrine of 
anamnesis as a principle of cognition through the “recollection” of non-empirical knowledge. Tertullian’s translation, which established the 
term “reminiscence,” emphasized its subjective orientation: unlike anamnesis, which aspires to universal ideas, reminiscence embodies 
knowledge within the context of individual experience. This dualism is revealed through the analysis of works by F. Ferré, J. Derrida, and 
E. Levinas. While anamnesis refers to ontological structures, reminiscence links them to historical-cultural interpretation, thereby transforming 

© Ромащенко М. А., Ромащенко А. А., 2025

М. А. Ромащенко, А. А. Ромащенко. От платоновского анамнезиса к архитектонике философского 



274 Научный отдел

Изв. Сарат. ун-та. Нов. сер. Сер.: Философия. Психология. Педагогика. 2025. Т. 25, вып. 4

memory into an instrument of cognition. Examples from the history of philosophy (Plato, Parmenides) demonstrate that reminiscence ensures 
conceptual unity not through linear progress but by synthesizing timeless ideas with subjective perception. Conclusion. Reminiscence functions 
as an architectonic method, connecting the ontological with the historical, emphasizing its role in shaping a holistic philosophical discourse.
Keywords: reminiscence, anamnesis, interpretation, history of philosophy, theory of knowledge
For citation: Romaschenko M. A., Romaschenko A. A. From Platonic anamnesis to the architectonics of philosophical knowledge: The historical-
philosophical status of reminiscence. Izvestiya of Saratov University. Philosophy. Psychology. Pedagogy, 2025, vol. 25, iss. 4, pp. 273–277 (in 
Russian). https://doi.org/10.18500/1819-7671-2025-25-4-273-277, EDN: JYHDTO
This is an open access article distributed under the terms of Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0)

Введение

Понятие реминисценции достаточно давно 
вошло в обиход гуманитарных наук, преиму-
щественно в теорию литературы и искусства, в 
качестве метода, связанного с памятью, припо-
минанием, обращением к устоявшимся образам 
и значениям. В реминисценции видят удачный 
приём творчества, определяя её, в большинстве 
случаев, в качестве элемента художественной 
системы, позволяющего использовать отсылки, 
аллюзии или повторение элементов из более 
ранних произведений, идей или культурных 
контекстов для создания нового смысла или 
усиления выразительности. Интерес к реми-
нисценциям с новой силой возникает как ответ 
на культурный и лингвистический повороты в 
философии ХХ века: вместе с возникновением 
идеи интертекстуальности [1] реминисценция 
становится ключевыми подходом к анализу 
культуры. Тем самым ограничить интерпрета-
цию феномена реминисценции только в каче-
стве художественного приёма – значит игнори-
ровать её методологическое и гносеологическое 
значение, которое открывает перед исследовате-
лем широкое смысловое поле. Именно поэтому 
представляется плодотворным рассмотреть 
гносеологическую специфику реминисценции 
именно в качестве метода познания и создания 
новых концептов в рамках историко-философ-
ских исследований.

Теоретический анализ

Феномен реминисценции, первоначально 
сформировавшийся в рамках философской 
эпистемологии, представляет собой концепт, 
генеалогически восходящий к античным раз-
мышлениям о природе познания и роли памяти 
в познавательной активности человека [2]. Как 
отмечает И. Р. Багдасарова (а также ряд совре-
менных отечественных и зарубежных исследо-
вателей), семантическое поле данного термина 
исторически детерминировано его интеграцией 

в философский лексикон задолго до адаптации 
в искусствоведении и литературоведении: 
«Общефилософские основы понятия «реминис-
ценция» заложены еще древнегреческим фило-
софом Платоном в его учении о припоминании» 
[3, с. 213]. Эпистемологическая модель, в основе 
которой лежит дуализмом чувственного и умо-
постигаемого миров, определила основы для по-
следующей концептуализации реминисценции 
как особого когнитивного механизма. Именно 
учение об анамнезисе (ἀνάμνησις) Платона 
рассматривается чаще всего в качестве истока 
понятия и феномена реминисценции, отождест-
вляя собственно анамнезис и реминисценцию. 
Однако семантическая эквивалентность данных 
терминов, часто встречающаяся в историко-
философских исследованиях, требует крити-
ческого переосмысления.

Итак, впервые понятие «анамнезис» с гре-
ческого языка на латинский было переведено 
как «реминисценция» К. С. Ф. Тертуллианом. 
В работе «О душе» при описании теории по-
знания Платона он указывает: «Чтобы придать 
достоверность тому, что душа прежде пребы-
вала с Богом в небесах, соприкасаясь с идеями, 
а оттуда приходит сюда и здесь по образцам 
вспоминает то, что узнала раньше, он разрабо-
тал новое доказательство, μαθήσεις αναμνήσεις, 
что означает, что учения – это воспоминания»
[4, с. 80]. Последняя фраза на латинском языке 
у Тертуллиана выглядит следующим образом: 
«id est distentias reminiscentias esse» [4, с. 198]. 
Именно благодаря Тертуллиану в дальнейшем 
развитии истории философии укрепилось мне-
ние о родственности и даже тождественности 
понятий анамнезис и реминисценция.

В этом понимании и обнаруживается имен-
но методологическая значимость реминисцен-
ции в познании, а не просто использование ее 
в качестве художественного приёма. В исследо-
вательской литературе нередко подчеркивается 
синонимичность терминов «реминисценция», 
«цитата» и «аллюзия» с акцентом на сходстве 
их художественно-выразительных функций. 



275Философия

М. А. Ромащенко, А. А. Ромащенко. От платоновского анамнезиса к архитектонике философского 

Тем не менее, при структурно-семантическом 
анализе данных феноменов обнаруживаются 
принципиальные различия, обусловленные 
спецификой их генезиса, функциональной 
нагрузки и механизмов интертекстуального 
взаимодействия в художественном дискурсе. 
В частности, цитата связана с прямым насле-
дованием, её основная задача – точно и чётко 
воспроизвести идею, сохранив аутентичность, 
изменив при этом только контекст. Аллюзия 
же – это, скорее, цитата, для которой контекст 
становится важнее сохраняемой идеи. Но ре-
минисценция, связанная в первую очередь с 
памятью, в отличие от цитаты и аллюзии транс-
формирует контекст и саму идею в поле памяти.

Подобную установку относительно реми-
нисценции высказывает и С. Л. Рубинштейн 
в «Основах общей психологии»: «Факт, так 
называемой реминисценции, в силу которой 
со временем воспроизведение иногда не ухуд-
шается, а улучшается, имеет, с нашей точки 
зрения, принципиальное значение для общей 
теории памяти» [5, с. 353]. В том же ключе 
реминисценция рассматривается Ж. Пиаже и 
П. Фрессом в исследовании феномена памяти 
«Научение и память»: «В весьма общем виде под 
реминисценцией понимают воспроизведение 
мнемонических ответов, которые субъект не 
мог воспроизвести прежде, при условии, что с 
момента заучивания испытуемый не занимался 
дополнительным упражнением в выполнении 
данного задания» [6, с. 326].

Определяя реминисценцию через свойства 
памяти, однако, необходимо учитывать некото-
рые допущения.

Диалог Платона «Менон» как раз разво-
рачивает описание анамнезиса как принципа 
познания, связанного с памятью. Однако сле-
дует отметить, что в данном диалоге Платон 
упоминает два типа памяти. Так, в начале диа-
лога Сократ жалуется на собственную память 
и говорит: «У меня не очень хорошая память, 
Менон, так что теперь мне трудно сказать, что 
мне тогда показалось» [7, с. 576]. Очевидно, что 
в данном случае память не трактуется Плато-
ном именно в контексте анамнезиса, скорее он 
указывает на психическую функцию памяти 
(применяя современный понятийный аппа-
рат), которая способствует воспроизведению 
конкретного опыта индивида. Описание же 
анамнезиса как акта познания, а не воспроизве-
дения, когда мальчик раб, отвечая на вопросы, 

демонстрирует геометрические познания, пока-
зывает, что анамнезис не психическая функция, 
он не воспроизводит опыт ранее бывшего, того, 
что включено в непостоянство становления, а, 
напротив, обращается к внеопытному знанию.

Эту особенность в соотношении памяти 
и анамнезиса отмечает и французская иссле-
довательница Ф. Ферре, которая с отсылкой к 
феноменологии Э. Гуссерля, в работе «Реми-
нисценция или анамнезис: что хотел сказать 
Платон?» показывает, что воспоминание 
принадлежит сознанию, которое субъективно 
относится к своему прошлому, а анамнезис 
не является таким воспоминанием, он не об-
ращается к прошлому, он есть обращение к
самому бытию [8].

Подобную мысль высказывает и Ж. Дерри-
да в работе «Диссеминация»: «Граница (между 
внутренним и внешним, живым и не-живым) 
отделяет не просто речь от письма, но память 
как (вос)производящее открытие присутствия 
и припоминание как повторение памятника: 
истину и её знак, сущее и тип» [9, с. 135]. 
Анамнезис и есть в этом смысле «(вос)произво-
дящее открытие присутствия». Здесь мышление 
действует через память, познавая, обращаясь 
к истине. Но при этом сам акт воспомина-
ния вторичен. Анализируя диалог «Менон», 
М. А. Приходько указывает на то, что для 
Платона подлинное знание «основано на вос-
поминании, но без осо знания самого акта вос-
поминания» [10, с. 108].

Итак, анамнезис – это принцип познания, 
посредством которого познающий обращает-
ся не к опыту или знаку в смысле памяти о 
прошлом уже случившимся в событийности 
становления, а возвращается к самому бытию. 

Вернёмся к сходству и различию понятий 
анамнезиса и реминисценции, чтобы понять 
возможности их методологического примене-
ния. Ф. Ферре даёт подробный этимологический 
анализ этих двух понятий. Она указывает, что 
Платон понимает анамнезис как соединение 
двух частей: ἀνά и μνησις [8, с. 97]. Однако если 
в древнегреческом языке ἀνά – это предлог, ко-
торый часто ставится перед глаголом в значении 
«вверх», «назад», то μνησις не существует как 
лексема и встречается только в составе слова, 
как в ἀνάμνησις. Слово «память» звучит как 
μνήμη, тогда как окончание σις соответствует 
абстрактным понятиям, которые обозначают 
действие. Таким образом, анамнезис – это 



276 Научный отдел

Изв. Сарат. ун-та. Нов. сер. Сер.: Философия. Психология. Педагогика. 2025. Т. 25, вып. 4

действие познания, независимое от того, кто 
его совершает, это не просто поиск в обратном 
направлении, но улавливание высших смыс-
лов, идей.

Латинское же слово «реминисценция» име-
ет несколько иной смысловой оттенок. Ф. Ферре 
указывает, что реминисценция происходит от 
глагола reminisci, состоящего из minisci – «пом-
нить, иметь в виду» и приставки re- с интен-
сивным значением [8, с. 98]. То есть в отличие 
от анамнезиса в понятии «реминисценция», 
во-первых, акцентируется смысл возвращения 
познающего субъекта, а не его движения вверх, 
к высшим идеям, а во-вторых, в этом понятии 
нет усиления абстрактности действия познания. 
В данном контексте можно предположить, что 
реминисценция принадлежит самому познаю-
щему или творцу как его внутренне состояние.

Подобная трактовка позволяет утверждать, 
что реминисценция не тождественна анам-
незису, но является его проявлением, когда 
полученное знание через обращение к бытию 
(анамнезис) воплощается в опыте становления. 
Если анамнезис обращается к внеопытному зна-
нию, то посредством реминисценции это знание 
в опыте воспроизводится. И в этом случае ре-
минисценция становится не просто диалогом с 
прошлым, творческим заимствованием идей, но 
связывает их в интерпретации. В таком смысле 
реминисценция может быть использована как 
метод построения архитектоники, например 
истории философии.

Нельзя сказать, что история философии 
имеет направленное движение развития подоб-
но приросту позитивных знаний, которые пози-
ционирует наука. В отличие от науки, в филосо-
фии её собственная история имманентна ей же 
самой. Обращение к идеям философов прошлого 
является непросто способом научной легитима-
ции философии, но обнаруживает вневременной 
характер философских концептов. Теория идей 
Платона не устарела и в современности, точно 
так же, как не устарело учение Парменида о 
бытии. В этом и есть особенность ткани истории 
философии, в которой реминисценция оказы-
вается той методологической связью, которая 
обеспечивает концептуальное единство посред-
ством познающего и созидающего субъекта. В 
этой связи, в частности, можно привести пример 
реминисцентного присутствия идей Аристотеля 
в канве становления европейской философии в 
той форме, в какой она представлена в иссле-
довании Д. А. Павловой [11]. Особенность ре-

минисценции как историко-философской связи 
концептов, по мнению автора, заключается в 
том, что она соединяет в себе память и мимесис, 
причем, не механически воспроизводя объекты 
памяти в качестве повторения и компиляция 
уже состоявшегося мыслительного опыта, а 
в качестве непосредственного обращения в 
рамках интерпретации знания и всех его форм 
выражения к универсальному истоку.

Реминисценция выражает то, что нельзя 
забыть, так как она не является психической 
функцией памяти. Как писал Э. Левинас: «Ре-
минисценция есть крайнее сознание, а также 
универсальное присутствие и онтология: всё, 
что заполняет поле сознания, было в своё время 
принято, воспринято и имело происхождение. 
Благодаря сознанию прошлое есть всего лишь 
разновидность настоящего» [12, с. 209]. Реми-
нисценция даёт возможность определить един-
ство всей истории философии, её рекурсивную 
интерпретацию, которая связывает концепты 
и идеи в единую философскую систему. И 
в этом смысле реминисценция возникает не 
только со стороны философа, который эту 
систему продуцирует, но и со стороны того, 
кто её воспринимает, именно совпадение этих 
реминисценций и позволяет достигнуть по-
нимания. Реминисценция становится основой 
понимания.

Заключение

Таким образом, реминисценция, вопреки 
узкой трактовке как художественного приёма, 
раскрывает свою гносеологическую значи-
мость. Во-первых, её методологическая спец-
ифика связана с трансформацией внеопытного 
знания (анамнезиса) в опытное поле через па-
мять, что позволяет преодолеть ограничения 
прямого цитирования или аллюзии. Во-вторых, 
существенно различие между анамнезисом и 
реминисценцией, заключающееся в разнона-
правленном характере движения данных фено-
менов: первый обращён к вневременным идеям, 
вторая – к субъективному воспроизведению 
знания в контексте становления. В-третьих, 
реминисценция выступает связующим звеном в 
истории философии, обеспечивая единство кон-
цептов через интерпретацию, что подчёркивает 
её роль как инструмента архитектоники мысли. 
Всё это позволяет рассматривать её не только 
как механизм творчества, но и как основу для 
понимания универсальных структур познания.



277Философия

Список литературы

1. Кристева Ю. Бахтин, слово, диалог и роман // 
Французская семиотика: От структурализма к пост-
структурализму / сост., пер. с фр. Г. К. Косикова. 
М. : Прогресс, 2000. С. 427–457.

2. Дементьева С. В. Роль и значение реминисценций 
в постижении ценностно-смыслового содержания 
памяти : автореф. дис. … канд. филос. наук. Томск, 
2000. 17 с. EDN: QDDRKF

3. Багдасарова И. Р. Термин «реминисценция» в искус-
ствознании (теория вопроса) // Известия Российско-
го государственного педагогического университета 
им. А. И. Герцена. 2011. № 130. С. 205‒213. EDN: 
NWGQTX

4. Тертуллиан К. С. Ф. О душе. СПб. : Изд-во Олега 
Абышко, 2004. 256 с.

5. Рубинштейн С. Л. Основы общей психологии. 
СПб. : Питер, 2002. 720 с.

6. Пиаже Ж., Фресс П. Экспериментальная психология. 
IV. Научение и память. М. : Прогресс, 1973. 343 с.

7. Платон. Менон / пер. С. Ошерова // Платон. Со-
брание сочинений : в 4 т. / общ. ред. А. Ф. Лосева, 
В. Ф. Асмуса, А. А. Тахо-Годи. М. : Мысль, 1990. 
Т. 1. С. 575–612.

8. Ferré F. Réminiscence ou anamnèse: qu’essayait de dire 
Platon? // Espace Prépas by Studyrama. 2018. Vol. 178. 
Р. 97‒99.

9. Деррида Ж. Диссеминация / пер. с фр. Д. Кралечки-
на. Екатеринбург : У-Фактория, 2007. 608 с.

10. Приходько М. А. Анамнезис как принцип раннех-
ристианской герменевтики // Универсум Платонов-
ской мысли: Платон и современность : материалы 
XXIV науч. конф. (Санкт-Петербург, 22‒23 июня 
2016 г.). СПб. : Центр содействия образованию, 2016. 
С. 380‒399. EDN: WNWEWV

11. Павлова Д. А. Интерпретация мышления Аристоте-
ля в философии ХХ века : дис. … канд. филос. наук. 
Саратов, 2022. 167 с. EDN: QQUHHK

12. Эмманюэль Левинас. Бог и философия. Путь к 
другому : сборник статей и переводов, посвящен-
ный 100-летию со дня рождения Э. Левинаса / ред. 
Н. В. Голик. СПб. : Изд-во СПбГУ, 2006. 239 с.

References

1. Kristeva J. Bakhtine, le mot, le dialogue et le roman. In: 
Kosikov G. K., comp., trans. from French. Frantsuz -
skaya semiotika: Ot strukturalizma k poststruk turalizmu 
[French semiotics: From structuralism to post-structural-
ism]. Moscow, Progress, 2000, рр. 427‒457 (in Russian).

2. Dement’eva S. V. The role and signifi cance of reminis-
cences in understanding the value-semantic content of 
memory. Thesis Diss. Cand. Sci. (Philos.). Tomsk, 2000. 
17 p. (in Russian). EDN: QDDRKF

3. Bagdasarova I. R. The term “reminiscence” in the art 
history (theoretical aspect). Izvestia: Herzen University 
Journal of Humanities & Sciences [Bulletin of Herzen 
University], 2011, no. 130, pp. 205–213 (in Russian). 
EDN: NWGQTX

4. Tertullian K. S. F. O dushe [About the soul]. St. Pe-
tersburg, Izdatel’stvo Olega Abyshko, 2004. 256 p. (in 
Russian).

5. Rubinshteyn S. L. Osnovy obshchey psikhologii [Fun-
damentals of general psychology]. St. Petersburg, Piter, 
2002. 720 p. (in Russian).

6. Fraisse P., Piaget J. Traité de psychologie expérimentale. 
IV. Apprentissege et Mémoire. Paris, Presses Univer-
sitaires De France (PUF), 1964. 343 p. (Russ. ed.: 
Piazhe J., Fress P. Eksperimental'naya psikhologiya. 
IV. Naucheniye i pamyat'. Moscow, Progress, 1973. 
343 p.).

7. Plato. Menon. In: Platon. Sobranie sochineniy: v 4 t. 
[Plato. Collected works: in 4 vols. Eds. A. F. Losev, 
V. F. Asmus, A. A. Takho-Godi].  Moscow, Mysl’, 1990, 
vol. 1, pp. 575–612 (in Russian).

8. Ferré F. Réminiscence ou anamnèse: qu’essayait de dire 
Platon? Espace Prépas by Studyrama, 2018, vol. 178, 
pp. 97‒99.

9. Derrida J. La dissémination. Paris, Éditions du Seuil. 
1972. 406 p. (Russ. ed.: Ekaterinburg, U-Faktoriya, 
2007. 608 p.).

10. Prikhod’ko M. A. Anamnesis as a principle of Early 
Christian hermeneutics. Universum Platonov skoy 
mysli: Platon i sovremennost’: materialy XXIV nauch. 
konf. (Sankt-Peterburg, 22‒23 iyunya 2016 g.) [The 
Universe of Platonic Thought: Plato and Moder-
nity: Proceedings of the XXIV scientifi c conference, 
St. Petersburg, June 22‒23, 2016.]. St. Petersburg, Tsentr 
sodeystviya obrazovaniyu Publ., 2016, pp. 380‒399 (in 
Russian).

11. Pavlova D. A. Interpretation of Aristotle’s thinking in 
the philosophy of the twentieth century. Diss. Cand. Sci. 
(Philos.). Saratov, 2022. 167 p. (in Russian).

12. Lévinas E. Dieu et la philosophie: Séminaire de Jé-
rusalem, 27 novembre 1996 – 9 juillet 1997. Paris, 
Verdier/poche, 2009. 72 p. (Russ. ed.: Levinas E. 
Put' k drugomu. Sbornik statey i perevodov, posvya-
shchennyy 100-letiyu so dnya rozhdeniya E. Levinasa. 
Red. N. V. Golik. St. Petersburg, St. Petersburg Uni-
versity Publ., 2006. 239 p.).

Поступила в редакцию 29.04.2025; одобрена после рецензирования 20.05.2025; принята к публикации 22.09.2025
The article was submitted 29.04.2025; approved after reviewing 20.05.2025; accepted for publication 22.09.2025

М. А. Ромащенко, А. А. Ромащенко. От платоновского анамнезиса к архитектонике философского 


